
 (Libyan Journal of Contemporary Academic Studiesالمجلة الليبية للدراسات الأكاديمية المعاصرة )

LJCAS, eISSN: 5970-3005 

Volume 3, Issue 2 (Part II), 2025, Pages: 742-755 

Libyan Journal of Contemporary Academic Studies 

Website: https://ljcas.ly/index.php/ljcas/index 
Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions of the 

Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

742 

 

 

Characteristics of historical writing 

 by Cheikh Abdelaziz Thaalbi 

 

Dr. Moussa Ghefiri * 

Department of History, Faculty of Humanities and Social Sciences, University of Tunis, Tunisia 

*Corresponding author:  moussa.ghefiri@yahoo.fr  

 
 خصائص الكتابة التاريخية عند الشيخ عبد العزيز الثعالبي 

 

 *د. موسى غفيري 

 قسم التاريخ، كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية، جامعة تونس، تونس

 

Received: 28-09-2025; Accepted: 03-12-2025; Published: 13-12-2025 

Abstract:  

If Abdelaziz Thaalbi is known as a political and thinker in a religious science, he also had contribution to the 

Tunisian and Maghreb history. We try to deg into this aspect in order to precise the aspect of his historical writing 

as a known national figure conservative and illuminate.  Our intention is to see the implication of the political, 

culturel and scientific context of the 1st half of the 20 century. In other words, seeing the similarity and divergence 

between his method of writing and the method of his contemporaries. 

Keywords: Cheikh Abdelaziz Thaalbi, History, Tunisia, Maghreb, arab and Islamic history. 

  :الملخص

لئن عُرف الشيخ عبد العزيز الثعالبي بكونه رجلا سياسيا ومفكرا في العلوم الدينية إلا أن له أيضا إسهامات في التأريخ لتونس  

الكتابة التاريخية لدى هذه الشخصية   ولدول المغرب العربي. وقد حاولنا البحث في هذا الجانب رغبة منّا في رصد خصائص

الوطنية البارزة التي تصنف ضمن المحافظين المتنورين. ومن خلال ذلك، حاولنا الوقوف على مدى تأثر الثعالبي بالسياق  

القرن   للنصف الأول من  التقاطع والاختلاف بين منهجه في 20السياسي والثقافي والعلمي   النظر في نقاط  . بمعنى آخر، 

 بة التاريخية ومنهج معاصريه.الكتا

 

 .الشيخ عبد العزيز الثعالبي، التاريخ، تونس، المغرب العربي، التاريخ العربي الإسلاميالكلمات المفتاحية: 

 مقدمة: 

غالبا ما يرتبط اسم الشيخ عبد العزيز الثعالبي بالنضال السياسي. فهو الذي كرّس حياته كلهّا خدمة 

لقضيّته المركزية، قضية التحرر الوطني من الاستعمار، التي تصدرت اهتماماته وانشغالاته اليومية منذ  

ل الفضل في التأسيس للنضال (. ويرجع إلى هذا الرج1944عقده الثاني وإلى غاية رحيله عن الدنيا )سنة  

، وهو الحزب الحر الدستوري الذي 1920الحزبي المنظم عبر إشرافه على تكوين أول حزب سياسي سنة  

 سيقود معركة التحرر لاحقا بالتعاون مع مختلف المكونات والتنظيمات الوطنية الأخرى. 

ز إنتاجه في هذا الإطار بالتنوع لكن بالإضافة إلى نشاطه السياسي، هو أيضا رجل فكر وثقافة، إذ تميّ 

والغزارة. ومن أبرز المجالات التي كتب فيها، علاوة على العلوم الدينية والسياسة، مجال التاريخ إذ دوّن  

بعض المؤلفات مثل "مقالات في التاريخ القديم" الذي تعرض فيه إلى تاريخ شمال إفريقيا قبل الفتح الإسلامي 

ثمّ كتاب "تاريخ الهند"، هو جمع لمقالات نشرت في جريدة "الإرادة" ما  م(،  909- 647هـ / 296- هـ  27)

)نشرته دار الغرب الإسلامي سنة    1939، والذي بدأ بنشر فصوله الأولى سنة  1939بين مارس وجوان  

(. ولئن مثلّت هذه الشخصية محور اهتمام عديد الكتب والدراسات والمقالات والندوات العلمية إلا أن 1986

الوطني ضد الاستعمار ونشاطه الترك يز في هذه الأعمال ظل متمحورا حول مسألتين أساسيتين: نضاله 

 العلمي وأفكاره التحررية، لتبدو بذلك العناية بكتاباته التاريخية ضعيفة. 

وستحاول هذه الورقة العلمية تقديم قراءة تحليلية نقدية لإنتاجه التاريخي سعيا منها للوقوف على 

أبرز خصائص المنهج التاريخي لدى الشيخ الثعالبي، ورصد تصوّره المجالي والزماني للتاريخ، ومنهجه  

https://ljcas.ly/index.php/ljcas/index
mailto:%20khadgaaliali@gmail.com


 (Libyan Journal of Contemporary Academic Studiesالمجلة الليبية للدراسات الأكاديمية المعاصرة )

LJCAS, eISSN: 5970-3005 

Volume 3, Issue 2 (Part II), 2025, Pages: 742-755 

Libyan Journal of Contemporary Academic Studies 

Website: https://ljcas.ly/index.php/ljcas/index 
Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions of the 

Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

743 

 

التاريخية عموما خلال المدرسة  ذلك ضمن تطور  النظرية، وتنزيل  ومقاربته  الأول من    العملي  النصف 

. كما سيحاول هذا المقال الوقوف أيضا على مدى تأثر كتابته للتاريخ بتوجهاته الفكرية والسياسية  20القرن

التي تبلورت على إثر تجربة ثرية في النضال السياسي ونشاط مكثف داخل تونس وخارجها امتد على قرابة  

 نصف قرن من الزمن.  

 الروافد الفكرية لتكوين الشيخ عبد العزيز الثعالبي:   أولا:

يحمل الشيخ عبد العزيز الثعالبي في تكوينه الفكري سمت المثقف العربي الإسلامي في صورته  

تصنيفه  دون سهولة  حالت  الثقافية  اهتماماته  تعدد  أنّ  حتى  الموسوعية  الثقافة  ذي  مسيرته 1التقليدية  بدأ   .

(، 1895ي والعشرين من العمر )ـسهم في تأسيس الحزب الوطني الإسلامي سنة  السياسية وهو في الحاد 

، خاصة الوطنيةّ وذات التوجه الإسلامي  2سنة تقريبا   50واشتغل أيضا وبشكل مكثف بالصحافة على مدى  

وجريدة "الاتحاد    18953مثل "المنتظر" و"المبشر" و"المشير"، ثم أصدر بنفسه جريدة "سبيل الرشاد" سنة  

)صحبة علي باش حانبة(. هذا علاوة على اشتغاله بعديد الصحف العربية. كما اهتم    1909الإسلامي" سنة  

 أيضا بالرحلة والنقد الأدبي والتاريخ وغيرها من الجوانب الثقافية.  

أمّا بخصوص إنتاجه التاريخي، فمهمّ التذكير أن للثعالبي قد أنجزه وهو في العقد السابع والأخير من  

، أي بعد طول عهد من النضال السياسي والفكري، قضّى نصيبا هامّا منه في الترحال والسفر بين  عمره

الأقطار دفاعا عن قضيتّه الوطنية. ومن هنا تبدو أهميّة دراسة هذه الآثار التاريخيةّ كمدخل لمعرفة خلاصة 

 تجربته السياسية والفكرية الثرية. 

الثعالبي مع رواد الإصلاح )مث التونسي والطهطاوي( في الشغف بمطالعة  ويشترك  ل خير الدين 

الكتب التاريخية. وهو بذلك يواصل في تقليدا عربيا إسلاميا في الكتابة التاريخية مع تطويره حسب قدراته 

أو   كعلم  بالتاريخ  المسلمين  العرب  اهتمام  بعدم  يقولون  الذين  المستشرقين  لرأي  خلافا  وذلك  المعرفية، 

، على إثر 1944و   1937تاباته التاريخية أنتجها بعد عودته إلى تونس، وتحديدا بين سنتي  . أبرز ك4كفلسفة 

وعكوفه في بيته على التأليف ونشر    -على إثر بعد الخلاف بينه وبين الديوان السياسي  –اعتزال السياسة  

له دروسا لروّاده من المقالات التنظيرية في جريدة "الإرادة" و"الفجر". وخلال تلك الفترة، كان يقدمّ بمنز 

. من أهم كتاباته التاريخية "تاريخ شمال إفريقيا" و"خلاصة من  5( 1944الأنصار والطلبة )إلى غاية سنة  

 التاريخ القديم". 

وقد استفاد الثعالبي، في هذا الإطار، من روافد معرفية مختلفة يمكن حصرها في يلي: تكوينه المتين  

السياسي. فعلى   التعليم  والرحلة والنضال  بين  الذي جمع  المزدوج  بتكوينه  تميزّ  مستوى معرفي وعلمي، 

الزيتوني والتعليم العصري. فبعد الانقطاع عن التعليم الزيتوني )سواء حصل منها على شهادة التطويع سنة  

(، تردد على المدرسة الخلدونية التي نشطت مع قدماء الصادقية من خلال المنتديات  7أو لم يحصل   18966

لمحاضرات التي تمحورت حول فكرة تأكيد الروابط العربية، خصوصا بين أقطار المغرب الثلاثة، في  وا

 .8مواجهة خطر الاستعمار الأوروبي 

 
   114، ص1993جماعي:   1
 16، ص  1995الذوادي، زهير:    2
 ،  10، ص1991الشعبوني:   3

 110الذوادي: ص  4 
 17الشعبوني: ص  5

 6الذوادي: ص  6 
   10الشعبوني: ص   7

 206، ص2009بن عاشور:   8 

https://ljcas.ly/index.php/ljcas/index


 (Libyan Journal of Contemporary Academic Studiesالمجلة الليبية للدراسات الأكاديمية المعاصرة )

LJCAS, eISSN: 5970-3005 

Volume 3, Issue 2 (Part II), 2025, Pages: 742-755 

Libyan Journal of Contemporary Academic Studies 

Website: https://ljcas.ly/index.php/ljcas/index 
Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions of the 

Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

744 

 

متعددة  والرحلات  السفرات  من  الإصلاحية،  الحركة  رموز  كبار  غرار  على  كذلك،  استفاد  كما 

رب والمغاربة أساسا مرحلة هامة من مراحل  الأغراض علما بأن الرحلة تعد في تاريخ كبار المفكرين الع

، إما لأداء مناسك الحج والعمرة 19تكوينهم العلمي والمعرفي. فلئن كان الشرق وجهتها الأساسية قبل القرن  

القاعدة العامة إذ   الثعالبي عن هذه  الفترة المعاصرة. ولم يحد  العلم، فقد تعددت اتجاهاتها خلال  أو لطلب 

ليجوب معظم دول المشرق. انطلق من ايطاليا ثم اليونان،    1937ليعود إليها سنة    1923غادر البلاد سنة  

فتركيا ومصر، والحجاز، واليمن، واستقر بالعراق )قام بالتدريس في جامعة أل بغداد( ثم رجع إلى مصر  

زهر  قبل أن يزور الصين والهند وسنغفورة، وقام بتحقيق حول أحوال المسلمين قدمه إلى سلطات جامع الأ

تونس سنة   إلى  إثرها  والتحقيق 19371ليعود  المعرفة والاطلاع  دوافع رحلاته في حب  ويمكن حصر   .

أخرى  ناحية  من  التحريرية  النضالات  في  المشاركة  ثم  ناحية،  من  الرحلات 2والمقارنة  هذه  مثلّت  كما   .

العربي  العالم  في  عصره  في  الإصلاح  وروّاد  الوطنيين  الزعماء  بعديد  خلالها  التقى  فرصة  المطولة 

والإسلامي آنذاك مثل الشيخ أمين الحسيني )مفتي فلسطين(، ومحمد البسال باشا )العضو بمجلس النواب  

 المصري( ومحمد عبده وجمال الدين الأفغاني.

بالمبادئ العربية الإسلامية التحررية والمناهضة للاستبداد    وإثر عودته إلى تونس، كان قد تشبع 

الاستعماري مستفيدا في ذلك ممّا تشكل لديه من فضاءات معرفية مباشرة وملموسة دفعته للتساؤل حول 

يم هذا الوضع.  الوضع السائد في تونس سياسيا واقتصاديا وعسكريا واجتماعيا وثقافيا، ثم التفكير في سبل تقو 

كما تشكلت لديه فكرة ربط مصير تونس بمصير العالم العربي والإسلامي، لتمثلّ بذلك العروبة والإسلام، 

في نظره، القاعدة الفكرية والحضارية للنهضة الوطنية والتحرر من الاستعمار. حينئذ، مثلّ أدب الرحلة  

الب الجاهزة والحقائق المسبقة بفضل ما تقدمّه  مصدرا هامّا لتنسيب الحقائق التاريخية والتخلص من القو

المقارنة بين مختلف التجارب الإنسانية وتقلباتها. وهذا ما يفسّر حرص الثعالبي على إضفاء البعد التاريخي  

 على تحاليله للقضايا الاجتماعية والثقافية والسياسية قصد إقناع مخاطبيه. 

بي محورا أساسيا في تكوينه واهتماماته منسجما  من جهة أخرى، أصبحت فكرة الإصلاح لدى الثعال

. 20ثم لاحقا مع زعماء الإصلاح خلال النصف الأول من القرن    19بذلك مع منهج روّاد النهضة في القرن  

ويتوافق هذا التوجّه مع طبيعة رسالته المصطبغة بالدعوة الدينيّة والإصلاح الاجتماعي، إلى جانب النضال  

مقا في  رغبة  والاجتماعية السياسي،  والاقتصادية  السياسية  البنى  نسف  الذي  الأوروبي  الاستعمار  ومة 

إلهام   الإسلامي مصدر  والدين  فكره،  بوصلة  إذا  كانت  الأمة  فنهضة  والإسلامي.  العربي  للعالم  والثقافية 

العالم   بنهضة  نهضتها  العالم الإسلامي رابطا  تونس كجزء من  يتحدث عن  نراه  ولذلك  النظري.  لمنهجه 

بالإصلاح الاجتماعي  الديني  بذلك منسجما مع روح 3العربي والإسلامي ككل، ورابطا الإصلاح  ليبقى   ،

. حينئذ، فلئن تمكّن الغزو الثقافي من ضرب 20الحركة الفكرية في تونس خلال النصف الأول من القرن  

و الإسلامية  الشخصية  إيثوابتهامقومات  ذاته، "صدمة  الآن  في  مثلّ،  أنّه  إلاّ  للعقل الإسلامي" ،  -   4جابية 

 إذ بيّن ضعف حال المسلمين مقابل غلبة أوروبا.   -بحسب تعبير محمد الفاضل بن عاشور

الزيتونية تحديدا التونسية،  النخبة  تيار واسع داخل  ، والتي  5ويأتي توجّهه هذا منسجما مع أدبيات 

اهت عن  فضلا  التونسي،  التاريخ  بالتاريخ وخصوصا  كبيرة  عناية  والأدب أولت  الإسلامية  بالعلوم  مامها 

 
 14الذوادي: ص  1

 106نفس المرجع: ص  2 
 163بن عاشور: ص  3
 380، ص 1982بن عاشور:   4
 يمكن الرجوع في هذا الباب خاصة المقالات التاريخية بالمجلة الزيتونية.   5

https://ljcas.ly/index.php/ljcas/index


 (Libyan Journal of Contemporary Academic Studiesالمجلة الليبية للدراسات الأكاديمية المعاصرة )

LJCAS, eISSN: 5970-3005 

Volume 3, Issue 2 (Part II), 2025, Pages: 742-755 

Libyan Journal of Contemporary Academic Studies 

Website: https://ljcas.ly/index.php/ljcas/index 
Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions of the 

Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

745 

 

العربي. كما كانت هذه الأدبياّت تسعى لإشاعة روح المحافظة على الدين ولغته وتقوية الشعور بوحدة العالم  

 ، وهي كلهّا معان طبعت تصوّر الثعالبي للتاريخ. 1الإسلامي واعتبار الإسلام والعروبة أصل الذاتية التونسية 

 تصوّر الثعالبي للتاريخ: :ثانيا

 : للتاريخالتصوّر المكاني  -1

يقتضي تقصّي ملامح تصوّر الثعالبي للتاريخ إدراج ذلك ضمن السياق التاريخي الذي عاش فيه،  

والذي تطورت ضمنه بعض المفاهيم الأساسية مثل "الوطنية" و"الوحدة"، والتي تبلورت في البداية خلال  

التونسي لتتطور لاحقا مع حركة الشباب التونسي ثم مع الحزب الحرّ    ، وخاصة مع خير الدين19القرن  

قد قامت على ثنائية    19الساسة المصلحين في القرن  الدستوري التونسي القديم والجديد. وإذا كانت مقاربة  

، فإن هذه الثنائية بدأت تتلاشى تدريجيا مع مطلع  2الدين والوطن، مع ربط خلاص تونس بالدعم العثماني 

)مع حركة الشباب التونسي( لتتغيرّ تبعا لذلك النظرة القصيرة إلى تاريخ تونس علما بأن قلة من   20لقرن  ا

 . 3المؤرخين مثل ابن أبي دينار وابن أبي الضياف من اكتفى بالكتابة حول إفريقية الإسلامية دون غيرها 

بعدها القطري بل تتعداه لتشمل مجالا هذا ما يبرز من خلال كتابات الثعالبي التي لا تنحصر في  

أرحب مثل تاريخ شمال إفريقيا سواء قبل الفتح الإسلامي أو بعده، بما يعني حضور البعد المغاربي بقوة في 

فكره. وهنا نجد الثعالبي حريصا على التأكيد على الأصل العربي للبربر إذا اعتبرهم "من سلائل العرب 

 . 4الأقحاف بفعل الهجرة" 

لاحظ أن مفهوم المغرب العربي كفضاء سياسي وحضاري واحد قد برز لدى النخبة التونسية  والم

، وهو مفهوم صنعته أفهام زعماء إفريقيا الشمالية زمن كفاحهم التحرري 20خلال النصف الأول من القرن  

في نفوس جماهير ضد الاستعمار، وفي فترة ساد فيها انحلال العالم الإسلامي، ثم تغلغل هذا المفهوم لاحقا  

. غير أن ذلك يبقى مندرجا ضمن رؤية أشمل لتاريخ العالم العربي الإسلامي، هذا على الرغم من  5الناس 

 . 6الالتباس الحاصل عند هذه النخبة في مفاهيم الوطنية والوحدة والجامعة والخلافة 

الذي ظلّ يتحرك في   19وبهذا المعنى، لم يخرج الثعالبي عن المنحى العام لفكر النخبة في القرن  

فلك "الأمة الإسلامية" كإطار تقليدي لازال في نظرها صالحا خصوصا وأن الخلافة العثمانية كانت لازالت 

. كما كان مسكونا بهاجس انبعاث الأمة الإسلامية من الانحطاط الذي واكبها على مدى قرون  7قائمة آنذاك

كانت فيه أوروبا المسيحية تشهد تطوّرا لافتا على    من الزمن شأنه في ذلك شأن مثقفي عصره، في وقت 

معبرّا عن وفاءه للجامعة الإسلامية التي   ولهذا طرح فكرة الإصلاح من زاوية حضارية،جميع المستويات.  

تمثلّ العروبة أحد مرتكزاتها، وعن تقديره الشديد لمعاني الأخوة والتضامن بين المسلمين كحالة وجدانية  

ستورية، ورابطا التقدم بجمع المسلمين وبالرجوع إلى السنن الإسلامية المطهرة من كل  أكثر منها وحدة د 

شائبة. ولا غرابة في ذلك إذا علمنا أنه يعتبر أن ميلاد الرسول محمد صلى الله عليه وسلم يمثل أكبر حادث 

لأولى الخالدة التي ، وأنّ دار الأرقم بن أبي الأرقم هي مدرسة الإسلام ا8عالمي في عهد كسرى أنوشروان 

 .    9أخرجت للعالم أعظم انقلاب عرفه التاريخ 

 
 212، ص1982بن عاشور:   1 
 94- 81، ص 1، ج1977لمزيد التوسع في تصوّر خير الدين لتاريخ تونس، انظر: بن سلامة:   2
 134نفس المرجع، ص   3
 15، ص1986الثعالبي:   4
 47، ص2000للاطلاع على سلسلة المقالات التاريخية التي كتبها البشير صفر، انظر: العريبي:   5
 53نفس المرجع، ص   6
 544، ص  1993عبد السلام:   7
 178، ص1986الثعالبي:   8
 31، ص 1986الثعالبي:  9

https://ljcas.ly/index.php/ljcas/index


 (Libyan Journal of Contemporary Academic Studiesالمجلة الليبية للدراسات الأكاديمية المعاصرة )

LJCAS, eISSN: 5970-3005 

Volume 3, Issue 2 (Part II), 2025, Pages: 742-755 

Libyan Journal of Contemporary Academic Studies 

Website: https://ljcas.ly/index.php/ljcas/index 
Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions of the 

Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

746 

 

التي   وهي  الماضي،  القرن  عشرينات  مع  النخبة خاصة  لدى  تدريجيا  تطوّرت  المفاهيم  هذه  لكن 

التفتت السياسي الذي أفرزه الاستعمار الأوروبي ثم اضمحلال مؤسسة   بواقعية سياسية مع واقع  تعاملت 

قرنا. كل هذه الخلافة لاحقا، وهي   ثلاثة عشر  المسلمين لأكثر من  إلى عموم  بالنسبة  الجامع  كانت  التي 

التطورات دفعت النخبة باتجاه تفضيل العناية بالفضاء القطري والمغاربي فضلا عن فكرة الجامعة الإسلامية  

المسلمين   التي جاءت كحركة سياسية دفاعية ضد اعتداء الغرب وكترجمة للمشاعر الوجدانية العميقة لدى

. وقد بقيت الأخوة العربية الإسلامية رابطة وجدانيّة في نفوس العرب رغم أن التوفيق بين  1لصيانة وحدتهم 

 الوطنية والأمة ظل إشكالية كبيرة.   

بشكل ملحوظ    20والملاحظ أن الخطاب السياسي للثعالبي قد تطور مع العشرية الأولى من القرن  

بين الجامعة الإسلامية والسياسة  من طابعه النخبوي إلى الطاب ع التعبوي الشعبي  النضالي، وبدأ الفصل 

العثمانية والولاء للخلافة في وقت أدركت فيه النخبة مدى الترابط بين الاستقلال ووحدة المغرب العربي. 

وبا. في تلك الفترة ظهرت الدعوة إلى الاستقلال والوحدة المغربية في صفوف المهاجرين المغاربة في أور

  - من خلال كتابه "تونس الشهيدة"   –لهذا تحوّل الثعالبي بعد الحرب الكبرى للحديث عن الذاتية التونسية  

وأصبح أكثر إصرار على الفصل بين الجامعة الإسلامية والسياسة العثمانية، ثم انتقل من الجامعة الإسلامية  

تي أتاحت له إثراء تجربته السياسية خاصة  وال  1923إلى الجامعة القومية على إثر رحلته إلى الشرق سنة  

 . 2(، وقطع الكماليين صلاتهم بالتراث العربي الإسلامي1924بعد سقوط الخلافة العثمانية )

بمعنى آخر، بدا الثعالبي في تصوّره مقتفيا أثر البشير صفر الذي أخضع التراث العثماني لمنطق  

. لهذا ليس غريبا أن نراه، 3كان يضفى عليه من هالة وقدسية التحليل العلمي، رغبة في البناء، مبتعدا عمّا  

(، يعتبر الحضور العثماني نكبة أودت بالسيادة العربية وعزلت 1939/ 1/ 25في مقال له بجريدة الإرادة )

 1929ليصبح بذلك )خاصة بين سنتي    4العرب بصورة قاطعة عن المسرح الدولي وعن الإسهام في أحداثه

العربية 1944و للوحدة  الدعاة  أكبر  من  وفقدت    5(  الموصلة  السبيل  تعد  لم  الإسلامية  الجامعة  لأن  نظرا 

حتمية  العربية ضرورة  الوحدة  أن  خلالها  من  قرّر  والتي  التاريخية،  دراساته  في  ذلك  بدا  وقد  فعاليتها. 

روع الوطني مع الوحدة العربية، والعروبة مع الإسلام خصوصا وأنّ  للاستقلال والتقدم ليتماهى بذلك المش

 .  6أولى إرهاصات مفهوم الوطنية لم تظهر إلا في الثلاثينات 

معتبرا عروبة   الأقصى  المغرب  إلى  العراق  من  العربي  العالم  يحدد جغرافيّة  الثعالبي  نجد  وهنا 

مرجحا   7آلاف سنة على إثر هجرة العرب إليها قديمامنطقة المغرب العربي حقيقة قاطعة تعود إلى خمسة  

سامية  دولة  الإسلام  قبل  إفريقية  يعتبر  ولأنهّ  الإسلامي.  التاريخ  تأويلات مصادر  معتزا  8إحدى  بدا  فقد   ،

هـ( واصفا إيّاه بأنه كان "في قوة ومهابة طأطأت لهما الأعناق بعد  70بدخول حسان بن النعمان إليها )سنة  

، ومعتبرا سيطرة هذا القائد على قرطاجنة على حساب الروم ليس إلا إعادة لها إلى  9ام العرب"أن تناسوا أي

 
 . 115. وانظر أيضا:بن عاشور: ص 49بن سلامة: ص   1
 ،  15 - 13، ص1993جماعي:   2
وفي هذا يقول: "معاذ الله أن نسلك بهذه الصحيفة )الحاضرة( طريق التطرف في الحكم والتهور في الانتقاد على دولة الخلافة الإسلامية     3

وأن نقتفي في ذلك أثر المارقين الذين اتخذوا التنديد لحاجة في النفس... لذلك نرى الإصداع بالحقيقة مع الاعتدال في اللهجة وإخلاص  

 419أعظم واجب"، انظر: العريبي: ص النصيحة
   26الشابيّ: ص  4
   17نفس المرجع، ص  5
يرى البشير بن سلامة أن الحزب الحر الدستوري الجديد هو أوّل من بلورة مفهوم الوطنية في معناها القطري. أنظر: بن سلامة: ص    6

56 
 68، ص1986الثعالبي:   7
 22- 21الشابيّ: ص  8
 66، ص1987الثعالبي:   9

https://ljcas.ly/index.php/ljcas/index


 (Libyan Journal of Contemporary Academic Studiesالمجلة الليبية للدراسات الأكاديمية المعاصرة )

LJCAS, eISSN: 5970-3005 

Volume 3, Issue 2 (Part II), 2025, Pages: 742-755 

Libyan Journal of Contemporary Academic Studies 

Website: https://ljcas.ly/index.php/ljcas/index 
Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions of the 

Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

747 

 

هـ( بمثابة عيدين في عيد: عيد  78. كما صوّر دخول المسلمين إلى قرطاج )سنة  1"أحضان أمّها العربية" 

أجُلوا عنها قب الذين  النبوي الشريف( وعيد الخلاص بسيوف أحفاد  ثمانية قرون الميلاد )المولد  ل حوالي 

لظلت قرطاجنة إلى الأبد   - يقول الثعالبي–سنة(. فـ"لولا اليقظة الإسلامية للمّ شعث العرب    843ونصف )

 . 2قرحا في الصدور يذكر بأعظم مأساة وقعت لهم في التاريخ" 

العصور هكذا بدا إذن معتزا بالبربر وبأصلهم العربي، وهم الذين "طفح بهم مكيال الجزيرة منذ أقدم  

. ويتماهى هذا الطرح القائل بالأصل العربي للبربر مع ما ذهب إليه أغلب 3وانسابوا على أديم هذه الأرض"

رغم وجود بعض التأويلات الأخرى التي تأرجحت بين  التونسيين منهم،  دارسين لتاريخ البربر، وخاصة  ال

. فحسب  4وتقول الثانية بالأصل المزدوجنظريتين أخرتين تقول إحداهما بالأصل الهندي الأوروبي للبربر، 

 الحبشة اليمن باتجاه نزحوا من  5القحطانية"  من العاربة عرب  (، البربر هم1976- 1903عثمان الكعاك ) 

مصر والجزائر، أما البعض  من وأطراف من الصحراء وجهات  المغرب  ربوع لينتشروا في وليبيا ومصر

. وقد استفاد الكعاك وغيره من المؤرخين التونسيين  6إفريقيا قادما من أوروبا الآخر من البربر فقدم إلى شمال  

الذي اعتمد بدوره على عدة مصادر    7مما كتبه ابن خلدون مثل حسن حسني عبد الوهاب والبشير صفر  

 .  8إسلامية أبرزها: أبو يوسف الورّاق وإبراهيم الرقيق وأحمد التيفاشي 

عل  الثعالبي  تأكيد  يفهم  التعليمية وقد  السياسة  عن  الفعل  ردّ  زاوية  من  للبربر  العربي   الأصل  ى 

الفرنسية بتونس زمن الاستعمار، والتي سعت إلى تقديم قراءة غير محايدة لتاريخ شمال إفريقيا عبر التمييز  

للبربر  الهندوأوروبي  الأصل  لفكرة  وترويجها  والبربر،  العرب  على  9بين  يشوّش  أن  يمكن  كهذا  . طرح 

 اب التونسي ويقدم لهم تصورات مشبوهة حول تاريخهم وحضارتهم.  الشب

في نفس ذات السياق، بدا الثعالبي، وفي مواطن كثيرة، ممجّدا لأحوال العرب ومؤكدا على فضلهم  

الذين ساهموا أبرز    -في رأيه  -الكبير على الإنسانية. فهم  اليونانيّة كواحدة من  الثقافيّة  العبقريّة  بناء  في 

. في مقابل  10ات القديمة التي انتشرت في كامل العالم المتوسطي، بسبب أخذ الإغريق عن الفينيقيين الثقاف

. وهذا البعد العرقي في دراسته 12شيئا غير الدمار والخراب -11ذوي الأصل الآري  –ذلك لم يخُلفّ الفرس 

 13ستمر بين العرب والآريين للتاريخ جعله يحصر التاريخ العربي، ومنذ أقدم العصور، في قصص النزاع الم

 سواء قبل ظهور الإسلام أو بعده، وإن تحوّل الصراع في المرحلة الثانية على المبادئ. 

متهّما العباسيين بإيقاظهم الروح الشعبوية )القومية( في   14اعتبر الثعالبي الدولة العباسية دولة آرية

أقطار الإسلام الأمر الذي أدىّ إلى الاستقلال الداخلي للولايات غير العربية الواحدة تلو الأخرى لتتخلص  

المروانيون  الذي وضعه  المركزي  العربي  الحكم  العباسيين  15بذلك من  إلى  الحكم  انتقال  في  ولهذا رأى   .

 
 67نفس المرجع، ص  1
 68ـ ص19، ص1987الثعالبي:   2
 67، ص1986الثعالبي:   3
 50  ص ، 1957: الكعاك 4
 11 ص نفس المرجع،  5
 7 ص نفس المرجع،  6
   128، ص6ابن خلدون: ج   7
 36نفس المرجع، ص  8

 فما بعد  214، ص2020لمزيد التفصيل حول السياسية التعليمية الفرنسية بتونس زمن الاستعمار، انظر كتابنا: غفيري:  9 
   109، ص1986الثعالبي:   10
 98صنفس المرجع،   11
 107صنفس المرجع،   12
 70، ص1986الثعالبي:   13
 22- 21الشابيّ، ص  14
 201، ص1987الثعالبي:   15

https://ljcas.ly/index.php/ljcas/index


 (Libyan Journal of Contemporary Academic Studiesالمجلة الليبية للدراسات الأكاديمية المعاصرة )

LJCAS, eISSN: 5970-3005 

Volume 3, Issue 2 (Part II), 2025, Pages: 742-755 

Libyan Journal of Contemporary Academic Studies 

Website: https://ljcas.ly/index.php/ljcas/index 
Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions of the 

Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

748 

 

"فاتحة انقلاب سياسي تتطور به حياة الشعوب غير العربية الداخلة في الإسلام وتعويضها بنوع من نظام 

، كما قطع النظام العباسي مع سياسة التكافل بين الأجناس ليفقد بذلك 1الإقطاع القائم على اصطناع الأسُر" 

انسه. كلّ ذلك أيقظ النعرات القوميّة في مختلف المكونات العرقية للمجتمع التي صهرها نظام الحكم الجديد تج

ثم تدرج هذا التفكك إلى أن صار أوضاعا قوميّة نابية عن وحدة الإسلام ومنافية لروحه.   نظام الخلافة، 

اسي بأنه مؤامرة كيدية  ويستطرد في هذا السياق قائلا: "وهذا ما يدعو المؤرخ العربي إلى اتهام الانقلاب العب 

 . 2ضد العرب لانتزاع سيادة الحكم من أيديهم وتسليمها إلى الأعاجم" 

ومن هذا المنطلق، يمكن فهم استحسانه انفصال الدولة الأغلبية بإفريقية عن الدولة العباسية، ورفضه 

ببذر الشقاق في صفوف    -التي وصفها بالكفر والإلحاد –فكرة التشتت السياسي، متهّما في ذات الوقت الشيعة  

المسلمين والعمل على تقويض وحدتهم. ومن هنا يبدو جليّا طغيان الخلفية السياسية في تحليل هذا السياسي  

الذي كرس حياته لمكافحة الاستعمار والنضال من أجل الجامعة الإسلامية والوحدة العربية، بما يمكن أن  

 ريخية. ينظر إليه على أنهّ ابتعاد عن الموضوعية التا

التفكك وفي مقابل دعوته إلى حكومة مركزية قوية، انقد بصفة لاذعة النزعات الانفصالية وحالات 

التي آلت إليها أوضاع العرب بعد تجارب عديدة من الوحدة الإسلامية إلى الحد الذي "وقف لعرفات السياسي  

لواء محمد بن الحنيفية، لواء عبد م( أربعة ألوية لأربعة أيمة يتنازعون الخلافة:  687هـ )68في حج سنة  

نجدة  لواء  والشام(،  مصر  في  ملكه  )انحصر  مروان  بن  الملك  عبد  لواء  أصحابه،  ومعه  الزبير  بن  الله 

. وحتى لا يبقى في مستوى الوصف، 3الحروري، وهو خوارج، )استقرت دعوتهم في فارس والأهواز(" 

عا في  فحصرها  التفكك  عوامل  تحديد  إلى  الثعالبي  اشتعلت  عمد  التي  العنصرية"  "فتنة  أساسيين:  ملين 

و"سياسة التفوّق الخاطئة" التي اتبعها المروانيون، والتي استغلتها أحزاب الشيعة والخوارج لنشر   4بإفريقية 

. وقد سلط الضوء في هذا الباب على النزعة الانفصالية التي كانت لـ"بعض البربر الدهات"  5الفتنة بين الناس 

(، وإلى تأسيس "حكومة بربرية  4و   3، وهي النحلة البرغواطية )القرنان6إلى تكوين عقيدة جديدةالذين سعوا  

معتبرا عثرة في طريق الإسلام والعرب على امتداد حوالي قرنين من الزمن    7محضة لا شائبة فيها للعرب"

 .  8هـ420حتى تمكّن تميم اليفرني من القضاء عليها سنة  

الات الوحدة السياسية والسلطة المركزية مثلما كان الحال زمن عبد الملك من جهة أخرى، نوّه بح 

بن مروان الذي مجّد فيه ثباته ورصانته، صفات تفرّد بها دون غيره ممّن سبقوه "حتى ملك ناصية الدنيا،  

. وكان وانتزع الخلافة من أيدي المفترين عليها وأعاد للدولة الأموية رونق عظمتها وجدد لها سرج الشباب..

بالرغم من ذلك أقوياء من أقطار مختلفة ودوي عصبيات، ولكنه مازال بهم حتى غلبهم جميعا   خصومه 

- 184. كما أعلى من شأن الدولة الأغلبية )9وأنال منهم ورد للمسلمين وحدتهم بعد أن أصيبت بداء الانقسام" 

إيّاها "دولة عربية مسلمة بأوسع معاني  ، ومعتبرا  10م( واصفا إيّاها بـ"الولاية الممتازة" 909- 800هـ/  962

 
 202نفس المرجع، ص  1
    202نفس المرجع، ص  2
 62نفس المرجع، ص  3
 130نفس المرجع، ص  4
 143نفس المرجع، ص  5
 19نفس المرجع، ص  6
 146نفس المرجع، ص  7
 152نفس المرجع، ص  8
 65المرجع، ص نفس  9

 203، ص1987الثعالبي:   10

https://ljcas.ly/index.php/ljcas/index


 (Libyan Journal of Contemporary Academic Studiesالمجلة الليبية للدراسات الأكاديمية المعاصرة )

LJCAS, eISSN: 5970-3005 

Volume 3, Issue 2 (Part II), 2025, Pages: 742-755 

Libyan Journal of Contemporary Academic Studies 

Website: https://ljcas.ly/index.php/ljcas/index 
Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions of the 

Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

749 

 

. ونوّه بخصال إبراهيم بن الأغلب الذي صوّره على أنّه "من رجال  1الكلمة، رشيدة الأمر، حكيمة السياسة" 

 . 2الدنيا الأفذاذ في العلم والسياسة وحسن التدبير والدراية بالحروب" 

لسلطة المركزية القوية والبعد عن كل ما  وعليه، فالثعالبي ظلّ يدافع عن فكرة الوحدة السياسية وا

من شأنه أن يكون سببا في التفكك السياسي من نزعات عنصرية أو مذهبية معتبرا أن الوحدة العربية شرط  

 . 3أساسي للاستقلال والتقدم 

فهم   وسماحتهم،  العرب  أخلاق  نبل  على  كثيرا  الثعالبي  ركّز  السياسي،  الجانب  إلى  بالإضافة 

، كما "لا يمسكون عن  4"ينتظرون الفرصة لردّ الشرف المضاع والانتقام من عدوّهم انتقاما خفيفا رحيما" 

سنة(،    48. وفي حديثه عن إصرار العرب عن فتح شمال إفريقيا وبعد حوالي نصف قرن )5الأخذ بالثأر" 

يدركو لم  بهم ما  يرُاد  يقيمون على ضيم  العرب، فهم لا  بعد قرون".  يقول: "وذلك هو شأن  ثأرهم ولو  ا 

ويصف دخول حسان بن النعمان قرطاجنة على أنهّ كان "آسيا جابرا لا كما دخلها سيبيون الأصغر مدمّرا 

. 6فاتكا ورأى من كبريائه العربي أن لا يثأر من المغلوبين لما فعلوه بأجداده أو ما فعله أسلافهم الرومان" 

التي اعتبرها "أشنع" هزيمة للعرب في إفريقية وأول    -كاهنة  وعلقّ عن هزيمة حسان بن النعمان أمام ال

. وفي باب سماحة 7بقوله: "ولكن العرب قوم لا يخملهم انكسار ولا يثملهم انتصار"  -انكسار تاريخي لهم

الإسلام، تحدث عن حسن استقبال النصارى لحسان بن النعمان بالبشائر والأفراح إذ "كانوا يرونه كمخلّص 

بعثه بالعدل   حقيقي  بالرضا ويعاملهم  الكاهنة وعتوّها، فكان يستقبلهم  باسم الإسلام من جور  الله لإنقاذهم 

، والتي عجّلت 8والإحسان ويتغاضى عما سلف منهم" في تلك الواقعة "الحاسمة بين الفوضى والإسلام" 

 .   9بـ"ساعة بعثهم" بعد "وأدهم" من طرف الرومان 

تأصّل قيمة الحرية لدى البربر مصرّحا بأن إحدى أهداف كتابته  فكرة  دافع الثعالبي بشراسة عن  كما  

. يقول في هذا 10سعي إلى أن ينفي عن الأفارقة تهمة السعي في استبدال سيّد بسيّد لتاريخ شمال إفريقيا ال

. 11لهم كما يتوهمه الواهمون" الصّدد: "أفارقة الأمس وعرب اليوم لم يعاقدوا الأجانب على استعبادهم وإذلا

تيار فكري عام التونسيين، وذلك ضمن  المؤرخين  يتقاسمها مع بعض  إيقاظ    وهي فكرة  ديدنه  تونس  في 

فحسن حسني عبد الوهاب انتقد فكرة    الشّعور الوطني التحرّري والدفّاع عن مقوّمات الشخصيةّ التونسيةّ.

فقدانهم لاستقلالهم السياسي مؤكدا، في ذات الوقت، شدةّ    ذوبان الأفارقة في الدول الغازية حتى في حالات 

 . 13الكعاك فاعتبر البربر شعب الأمازيغ أي الأشراف الأحرارعثمان ما ، أ12تعلقهم بحريتهم 

وبهذا المعنى، اعتبر الثعالبي غياب العدالة الضريبية تجاه السكان المحليين "غلطة فاحشة" وقع فيها  

. فغرور هؤلاء كان وراء إذلال الأفارقة واحتقارهم لأنهّم اعتبروهم مجرد 14القرطاجيون وسبّب زوال ملكهم 

يرى الثعالبي أن سقوط قرطاج لم  "متاع حقير" متناسين مساهمتهم في بناء قوة قرطاج وازدهارها. حينئذ،

 
 203نفس المرجع، ص  1
 49نفس المرجع، ص  2
 19الشابيّ: ص   3
 68، ص1987الثعالبي:   4
 145نفس المرجع، ص  5
 68نفس المرجع، ص  6
 72نفس المرجع، ص  7
 76نفس المرجع، ص  8
 97نفس المرجع، ص  9

 32ص، 1986: الثعالبي  10
 34صنفس المرجع،   11
   244، ص1972: أنظر مثلا:  حسن حسني 12
 7  ص ، 1957: الكعاك 13
 20، ص1986الثعالبي:   14

https://ljcas.ly/index.php/ljcas/index


 (Libyan Journal of Contemporary Academic Studiesالمجلة الليبية للدراسات الأكاديمية المعاصرة )

LJCAS, eISSN: 5970-3005 

Volume 3, Issue 2 (Part II), 2025, Pages: 742-755 

Libyan Journal of Contemporary Academic Studies 

Website: https://ljcas.ly/index.php/ljcas/index 
Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions of the 

Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

750 

 

ستة   امتداد  على  بنائها  في  ساهموا  كمواطنين  الأفارقة  "مغاضاة  بسبب  كان  ما  بقدر  الرومان  بقوة  يكن 

. ثم إن هذه الرغبة في الحرية هي التي دفعت الأفارقة للتنصّر لا حبّا في النصرانية وإنمّا كوسيلة  1قرون" 

 . 2ا جعلهم لا يثبتون عليها للتخلص من اضطهاد الرومان، وهذا م

فهم وصف الثعالبي للكاهنة، رمز الاستقلال في نظر البربر، بكونها "مثلا  ومن هذا المنطلق، يمكن  

تاريخ الثورات الكبرى"  ثبات 3للبسالة النسائية في  بثباتها العجيب في المعركة،  . كما أبدى أيضا إعجابه 

. ويتحدث عن قتلها  4خلفتهم مخيلّة هوميروس شاعر الإلياذة" "يفوق الحديث عن الأبطال الخرافيين الذين  

بنوع من الأسى إذ يقول: "بعد معركة صارمة في طبرقة ذهبت هذه المرأة النادرة ضحية الدفاع عن حمى  

عسفها  5البلاد" من  إفريقية  استراحت  نفسه  الوقت  "وفي  فيقول:  ذلك  بعد  يستدرك  ما  سرعان  لكنه   .

بطيبة أمراء نوميديا مثل يوغرطة الذي شرع في "توحيد الأمة"، والذي تميزّ بـ"وطنية . كما نوّه  6وجورها" 

 .  7نادرة وإخلاص فريد" 

ولم يقتصر حديث الثعالبي على الفترة القديمة بل قفز للحديث عن الفترة المعاصرة مقارنا أشكال  

الوقت على أنّ العرب "طلاب حق  ( ومؤكدا في ذات 20و  19الهيمنة القديمة بالأشكال المعاصرة )القرنان 

لا عبودية"، و"كما تخلصوا من ربقة الأتراك بحد السيوف، سيتخلصون أيضا من الطامعين في إسلابهم،  

 . 8وعلى الباغي تدور الدوائر" 

 للتاريخ:  التصوّر الزماني -2

القرن   غاية  وإلى  التونسية،  التاريخية  للكتابات  المتتبع  أغلب  19يلحظ  أن  الفتح  ،  من  تبدأ  التواريخ 

تعد قرونا مظلمة لا جدوى من  كانت  التي  ذلك  التي سبقت  للفترة  تهميش واضح  الإسلامي لإفريقية مع 

دراستها. وهذا ما يسفر عدم اهتمام هذه الكتابات بعديد المسائل  والمواضيع من ذلك مثلا الموروث التاريخي  

. 9لأصل البربري الذي ينتسب إليه قسم كبير من سكان البلاد البوني والروماني والبيزنطي، كما لم تنوّه با 

ثم القرون    17ورغم التطوّر الحاصل عند العرب بخصوص تصور التاريخ، وخاصة انطلاقا من القرن  

 .10التي تلت، إلا أنّ الاهتمام بفترة ما قبل الفتح الإسلامي ظلّ غائبا عدا النزر القليل عن تاريخ إفريقية 

الثعالبي عن هذا المنهج العام ببدايته بالفتوحات الإسلامية، انسجاما مع من سبقه من  ولئن لم يشذ  

المؤرخين التونسيين مثل ابن أبي دينار وأحمد بن أبي الضياف والباجي المسعودي، إلا أنه لم يهمل فترة ما  

للرومان معتبرا قرطاج "  الباسلة  بالقرطاجيين وبمقاومتهم  بدا معتزا  ذ  إ  الفتح  الشرق وملكة قبل  عروس 

، وأن سقوطها قد أسهم في تدهور حضارة البحر المتوسط، وتعطل سير التمدين الإنساني بضعة  11البحار" 

تركت على مرّ القرون في أفئدة الوطنيين "قروحا لا تندمل ولا ينساها    –في نظره "فاجعة" –قرون، وهي 

 
 29صنفس المرجع،   1
 42صنفس المرجع،   2
 61، ص1987الثعالبي:   3
 76نفس المرجع، ص  4
 77نفس المرجع، ص  5
 77نفس المرجع، ص  6
 36، ص1986الثعالبي:   7
 33ص نفس المرجع،  8
 532عبد السلام: ص   9

 44بن سلامة: ص   10
 28، ص1986الثعالبي:   11

https://ljcas.ly/index.php/ljcas/index


 (Libyan Journal of Contemporary Academic Studiesالمجلة الليبية للدراسات الأكاديمية المعاصرة )

LJCAS, eISSN: 5970-3005 

Volume 3, Issue 2 (Part II), 2025, Pages: 742-755 

Libyan Journal of Contemporary Academic Studies 

Website: https://ljcas.ly/index.php/ljcas/index 
Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions of the 

Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

751 

 

سى بن نصير على قرطاجنّة على أنهّا ليست  . ومن هنا يمكن تفسير نظرته لسيطرة مو1تاريخنا القومي" 

 .   2سوى ردّ لممتلكات إفريقية التي كانت لها على عهد الفينيقيين 

ويرجع اهتمام الثعالبي بالتاريخ القديم إلى تأثره بأستاذه في الجمعية الخلدونية البشير صفر الذي  

ب القديم  التاريخ  بدراسة  المعاصرين  التونسيين  المؤرخين  أول  التاريخ كان  من  يتجزأ  لا  جزءا  اعتباره 

جيل من الشباب التونسي أصبح يؤمن بضرورة تلقين التاريخ دعما للحس . والبشير صفر هو ضمن  3القومي 

الوطني، وتوظيفه لاستنهاض الهمم استعداد للدخول في معركة الكرامة والحرية. لهذا نجده يحاول ربط  

 الإسلام.الصلة بين الفترات التي  سبقت 

  

 ومقاربته في الكتابة التاريخية: الثعالبي  نهجثالثا: م

 منهجه التاريخي:  -1

إذا أخذنا بعين الاعتبار أن عبد العزيز الثعالبي، كان مجددا دينيا ومصلحا اجتماعيا، جمع بين الفكر  

م يكتف بسرد الأحداث والممارسة، أمكننا حينئذ فهم طبيعة منهجه العلمي في تناول المسائل التاريخية. فهو ل 

والوقائع وإنما عمد أيضا إلى تحليلها ونقدها، وكان في أغلب الأحيان يقدم خلاصة أو عبرة في الاجتماع  

السياسي، وذلك بهدف تجاوز مستوى البناء المعرفي لبناء الوعي الوطني والمجتمعي كأساس لنجاح مشروع  

 منهجه ظلّ تقليديا في مستوى الشكل والمنهج بفعل  النضال الوطني ضد الاستعمار. ولئن اعتبر البعض أنّ 

استطاع الخروج من دائرة  حدود المعرفة خلال تلك الفترة من تاريخ تونس الفكري والاجتماعي، إلا أنّه  

 النظرة التقليدية للتاريخ المنحصرة في العظة والتزهد في الدنيا ليجعله مصدرا للوعي التاريخي.  

لتاريخي كان يوجّه كل كتابات الثعالبي، وأن التاريخ كان جزءا أساسيّا لفهم  ويبدو جليا أن الهاجس ا

( الذي تضمن  1905الظواهر، ومنهجا لعرضها وتحليلها. وهذا ما يبرز مثلا في "روح التحرر في القرآن" )

تاريخيا لتطور المجتمع العربي الإسلامي وحضارته وثقافته وعاداته المختلفة. كما تهدف مق اربته  تقييما 

التاريخية إلى استكشاف إمكانيات التطوير في الحضارة والمجتمع العربي الإسلامي وشروط إقحامهما في  

عصر التقدم مع المحافظة على الأصالة. أما في كتابه "تونس الشهيدة" فيؤكد على أن الاستعمار مرحلة  

لقائم على تسجيل الأحداث في تسلسلها، استثنائية في تاريخ تونس معتمدا منهجا يغلب عليه الطابع التقريري ا

ومحللا ترابطها دون بلورة منهج تحليلي متميز. وبذلك لم يخرج منهجه عن دائرة النمط الكلاسيكي في 

، ليظل  20الكتابة التاريخية العربية، والتي لم تعرف قطيعة معرفية هامة إلا خلال الثلث الأخير من القرن

 .4ثر من تحليلها جهده منصبّا على وصف الظواهر أك

أما بخصوص كتابة تاريخ منطقة شمال إفريقيا، فمن الهواجس الأساسية التي كانت تحركه تخليص  

لتشويه صورة   أو عن غير قصد  المستشرقين عن قصد  بعض  ارتكبها  التي  الفادحة  الأخطاء  من  كتابته 

المغالطات بشأن تخريب الكاهنة لإفريقية،  الحضارة الإسلامية. في هذا الإطار، وفي محاولة لتصحيح بعض  

يقول: "... ذلك ما خربته الكاهنة لا العرب، كما أرجف به دجاجلة المؤرخين الذين يريدون طمس معالم  

التاريخ لغاية عارية عن الشرف. ولرد مفترياتهم سنتعرض في غضون هذا الكتاب لذكر ما عمّره العرب  

. كما شكك أيضا في رواية المؤرخين 5للأجداد من التاريخ المصنوع"  بعد التخريب، كشفا للحقائق وإنصافا

 
 29صنفس المرجع،   1
 95، ص1987الثعالبي:   2
 19صنفس المرجع،   3

 112الذوادي: ص  4 
 74، ص1987الثعالبي:   5

https://ljcas.ly/index.php/ljcas/index


 (Libyan Journal of Contemporary Academic Studiesالمجلة الليبية للدراسات الأكاديمية المعاصرة )

LJCAS, eISSN: 5970-3005 

Volume 3, Issue 2 (Part II), 2025, Pages: 742-755 

Libyan Journal of Contemporary Academic Studies 

Website: https://ljcas.ly/index.php/ljcas/index 
Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions of the 

Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

752 

 

قتيلا معتبرا    360.000هـ التي قدرّوها بـ  114( سنة  Poitierالأوروبيين بخصوص حصيلة واقعة بواتيي )

 .  1ذلك ضربا من ضروب الدعاية والتهويل 

وجّه نقده للقراءة الاستشراقية  التي ونفس هذا الهاجس كان وراء إعادة قراءة التاريخ الإسلامي إذ  

شوّهت تاريخ الإسلام وحضارته وروّجت تصورات مغلوطة حولهما سواء لغاية ضرب مقومات الإسلام، 

وما بعده، أو لقصور في الفهم عند بعض    19في إطار الصراع بين الشرق والغرب خاصة خلال القرن  

عن البيئة العربية الإسلامية. وقد بدا الثعالبي على وعي    المستشرقين بسبب اختلاف البيئة الثقافية الغربية 

تامّ بجذور العداء المستحكم بين العالمين الأوروبي والإسلامي، والذي يرجع إلى المواجهة الدموية زمن  

، وكأننّا به، في هذا الباب، 2الحروب الصليبية، وبمدى تأثير ذلك على الفكر التحرري في هذين العالمين 

 . 3ثر بعض عناصر النخبة التونسية آنذاك أمثال البشير صفر وحسن حسني عبد الوهاب مقتفيا أ

النبويّة "معجز محمد رسول الله صلى الله عليه   للسيرة  تأليف كتاب  يأتي  نفس هذا الإطار،  وفي 

مسلطا    وسلم" الذي ذكر أن هدفه التنبيه إلى خطر الفكر الأوروبّي غير النزّيه على كتابة التاريخ الإسلام

العالم الإسلامي والقائمة على "الإغراء" و"الفتنة"،   الضوء على الدعايات الكثيرة التي كانت تطلق ضدّ 

الفلاسفة   كبار  تحديّ  على  الإسلام  قدرة  تواصل  على  ومؤكدا  العظمى،  الدول  طرف  من  والمدعومة 

في ذلك اليابان والولايات المتحدة  والمفكرين سواء في العالم العربي والإسلامي أو في بقية دول العالم، بما

. ويأتي هذا العمل استجابة لطلب اجتماعي، إذ يصف إقدامه على هذا التأليف على أنه "إجابة  4الأمريكية 

للرغبات الملحة التي تقدمت إليّ من أساطين الشباب ونبهاء الطلاب حرصا على تعميم فوائده، واستعراضا  

، وذلك لقلة الكتب القيمّة وسهلة الفهم حول حياة النبيّ محمد صلى  5وابده" لفرائده، وجمعا لشوارده، وقيدا لأ

 الله عليه وسلم.  

أمّا منهجه في الكتابة فاعتمد ما صحّ عنده من الروايات و"تبيّنته الدراية سالكا في النقل مسلك الثقات 

النقاد المعاصرين". وقد وجّه ن التخريج طريقة  المتقدمّين، ومعتمدا في  قده للخلط الذي وقع فيه عديد من 

. من جهة أخرى، حاول أن يقدمّ تحليلا  6المستشرقين سعيا منه لصيانة البحث العلمي من "الإسفاف والتبذلّ" 

والمعجزات  الخوارق  العصر وبعيد عن  تطابق كبير مع روح  بالعبر في  مليئا  . ولإضفاء مزيد من 7فنيّا 

"هداية الله وعبرة التاريخ"، حرص على الجمع بين اللّذة الروحية النجاعة على هذا العمل الذي يبتغي فيه  

والإمتاع العقلي عبر "أسلوب واضح اللفظ، ظاهر المعنى بحيث يتمثلّ لقارئيه كأنهّم عاصروه صلى الله 

 .8عليه وسلم، وكأنهم سمعوه وشاهدوه" 

ك تصوّرا يمزج بين المعاني  وكثيرا ما عمد الثعالبي في تحاليله إلى شحنها بمعان دينية عاكسا بذل

. 9الدينية والفكر العصري، بناء على فلسفة قوامها أنّ الله تعالى قد أقام الدين على "سنن الفطرة وعبر التاريخٍ" 

من الأمثلة الداّلة على ذلك، وفي باب لومه على مبالغة قرطاج في إرهاق الأهليين بالضرائب وإذلالهم،  

 
 129نفس المرجع، ص  1
 41- 37، ص 1985الثعالبي:   2
   128 - 127بن عاشور: ص  3
 17نفس المرجع، ص 4
 10نفس المرجع، ص  5
 11نفس المرجع، ص  6
 13نفس المرجع، ص  7
 19نفس المرجع،  ص 8
 12نفس المرجع، ص  9

https://ljcas.ly/index.php/ljcas/index


 (Libyan Journal of Contemporary Academic Studiesالمجلة الليبية للدراسات الأكاديمية المعاصرة )

LJCAS, eISSN: 5970-3005 

Volume 3, Issue 2 (Part II), 2025, Pages: 742-755 

Libyan Journal of Contemporary Academic Studies 

Website: https://ljcas.ly/index.php/ljcas/index 
Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions of the 

Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

753 

 

. ويقول  1( 117الية: "وما كان ربكّ ليهلك القرى بظلم وأهلها مصلحون" )هود،  يستشهد بالآية القرآنيّة الت

 . 2في سياق آخر "الجزاء الحق يكون من جنس العمل، وكما يدين المرء يدان" 

عديدة   مؤشرات  على  التاريخية  للمحاضرات  المتتبع  يقف  أخرى،  جهة  تأثر من  مدى  على  دالة 

ى التجربة والنظر العلمي الواسع الأفق، وهو منهج أثرى مختلف العلوم  الثعالبي بالمنهج الخلدوني القائم عل

الإنسانية، وأخرج التاريخ من تصوّره التقليدي القائم على سرد الأحداث ليتحوّل إلى "نقد وتمحيص لدراسة 

واستنباط   والاستنتاج  بالقياس  الماضية  الحياة  صور  لاستخراج  الفلسفي  البحث  لطرائق  وإعمال  الأخبار 

  17و  16. وقد ازدهرت هذه المقاربة لاحقا خاصة في القرنين 3لقوانين العامة من مقارنة صور الأحداث" ا

 علم التاريخ في صورته الفلسفية وليصبح علما ذا دراسة موضوعية.   18ليظهر على إثر ذلك في القرن 

وعلى هذا النهج الخلدوني سار الثعالبي الذي لم يكتف بنقل الأخبار وسرد الوقائع والأحداث بل عمل 

مستخلصا في ذات الوقت العبر    4وإخضاع دراسة التراث والواقع إلى منهج تحليلي نقدي على التعليق عليها  

الصلف  بأن  تنذرهم  لم  الدهر  عظات  "وكأن  يقول:  القرطاجيين،  سلوك  سوء  نقد  باب  ففي  والمواعظ. 

ل . ويقول بخصوص تحوّ 5والكبرياء في نفوس المتغلبين يفرخان في روع المقهورين حب الثأر والانتقام"ٍ 

العاصمة من قرطاحنة إلى القيروان: "فتخربت )قرطاجنة( بالإهمال ولم تقو على مقاومة عوادي الدهر  

. ويصف هزيمة البربر أمام المسلمين، كسنة  6فخلفتها القيروان بعد الصيت، والدنيا دول بين الناس والبلدان"

. كما يقول 7دار دورته ورجع إلى العرب"من سنن الاجتماع السياسي، بكونها "إيذانا للأفارقة بأن الملك قد  

في شأن غضب البربر بسبب مقتل زعيمهم كسيلة: "وما أقدر الأمم المغلوبة الماكرة على إخفاء موجدتها  

 .8أمام الغالب القاهر، وتصنعها الرضا الكاذب"

 

 مقاربته التاريخية:   -2

على ملاحظة هامة، وهي أنه يعتمد على التاريخ  إن المتأمل في أبرز الكتابات التاريخية للثعالبي يقف  

إذ ظلّت الأحداث السياسية والوقائع الحربية غالبة على كتاباته مع ضمور واضح للمسائل   الحدثي أساسا

يبدو هذا الأمر مستغربا إذ أخذنا بعين الاعتبار أولا السياق الثقافي   الاقتصادية والاجتماعية والثقافية. وقد لا

المصادر التي اعتمدها. في المستوى الأول، من الطبيعي أن يتأثر الجهد الثقافي بتونس بما    العام وطبيعة

يجري في أوروبا عامة، ذلك أن المدرسة الوضعية ظلت مهيمنة على الكتابة التاريخية بفرنسا إلى غاية  

لا خلال الثلث الأخير  الثلاثينات. من جهة أخرى، لم تشهد الكتابة التاريخية العربية قطيعة معرفية هامة إ 

. أما في المستوى الثاني، مستوى المصادر المعتمدة، فقد اعتمد الثعالبي في كتابته لـ "تاريخ  20من القرن 

شمال إفريقيا" أساسا على مصدرين أساسيين، وهما "الكامل في التاريخ" لابن الأثير، و"البيان المغرب في 

 أخبار الأندلس والمغرب" لابن عذاري.  

أن الحضور المتميزّ للمقاربة الوضعية لا ينفي عنايته أيضا ببعض المسائل الأخرى إذ يمكن   غير

المنبوذين في الهند" و"تاريخ الأديان" نوعا من التاريخ الثقافي والفكري. ففي كتابه الأول،  اعتبار كتابيه "

تخلي هؤلاء عن مواكبة الديناميكية  المسلمون في الهند، محاولا تعليلها بتعرض إلى  حالة التدهور التي عليها  

 
 21، ص1986الثعالبي:   1
 46ص نفس المرجع،   2
 169بن عاشور: ص    3
   11الشابيّ: ص  4
 21، ص1986الثعالبي:   5
 71، ص1987الثعالبي:   6
 69نفس المرجع، ص  7
 61نفس المرجع، ص  8

https://ljcas.ly/index.php/ljcas/index


 (Libyan Journal of Contemporary Academic Studiesالمجلة الليبية للدراسات الأكاديمية المعاصرة )

LJCAS, eISSN: 5970-3005 

Volume 3, Issue 2 (Part II), 2025, Pages: 742-755 

Libyan Journal of Contemporary Academic Studies 

Website: https://ljcas.ly/index.php/ljcas/index 
Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions of the 

Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

754 

 

الإنتاجية والاقتصادية التي انخرط فيها الهنادكة، وأيضا التسامح الكبير أو المفرط  والمبالغ فيه للمسلمين 

هناك. وكان يسعى من خلال ذلك إلى البحث عن الوسائل الممكنة للتمكين للمسلمين في الهند، وليس لانصهار  

ئدي. وهذه الفكرة تأتي متوافقة مع ما طرحه الزعماء المسلمين في الهند آنذاك. هؤلاء ضمن الاختلاف العقا 

وهذا يعني انحياز الثعالبي إلى المسلين في صراعهم ضد الهندوكية ورموزها، منطلقا، في ذلك، من موقعه 

 .1كرجل إصلاح مسلم ومناضل سياسي ضد الاستعمار 

بالمقابلة بين الحاضر والماضي، وهي طريقة تعليميّة  كما اعتمد الثعالبي أيضا على منهج المقارنة  

اعتمدها في تناول المسائل التاريخية حرصا منه على تقريب المعاني المراد تبليغها إلى أذهان الناس وخاصة  

الشباب منهم. فالانطلاق من الحاضر لاستحضار الماضي مهمّ لبلوغ المقاصد وتقريب المعاني لأفهام الناس  

وعي على أسس صلبة.  بمعنى آخر، فإن وجوده تحت التأثير الشديد لانشغالات الحاضر    رغبة في بناء

جعلت خلفيّته النضالية، كناشط سياسي وكمصلح اجتماعي، موجّهة وملازمة لكل كتاباته. من هنا، يمكن 

مية"  فهم استعماله لمفردات ومفاهيم عصرية للتدليل أو لوصف وضعيات معينة، من ذلك : "الحكومة القو

و"الديمقراطية الإسلامية" و"الدستور" و"المؤتمر الملي" و"الاعتصاب"، وغيرها من المفردات، رغم ما 

يطرحه ذلك من إشكالات منهجية متصلة بمسألة الإسقاط التاريخي التي من شأنها التأثير سلبا في القيمة  

معاصرين في غياب الحذر والتبصر بسبب  العلمية لما يكتب. فهو مثلا يقارن بين الأفارقة القدماء والعرب ال

. كما قارن السلف بالخلف في سلامة  2تناسي عبر التاريخ بما أوقعهم في مشاكل صعبة كان يمكن تجنبّها 

 . 3النيّة والاغترار بتصديق كل ما يلقى إليهما العدوّ ولو كان متناقضا مع العقل 

 

 : خاتمة 

إن المتأمل للكتابات التاريخية للثعالبي يقف على جملة من الملاحظات الهامة التي يمكن إجمالها  

كالتالي. أولا، الجهد الثقافي لهذا العلامة ليس سوى حلقة ضمن سلسلة من الأنشطة المختلفة تشمل بالإضافة  

إلى آخر أيام حياته. ظل  إلى ذلك خاصة النضال السياسي الذي شبّ عليه وواصله داخل الوطن وخارجه  

الشيخ عبد العزيز الثعالبي منذ بداية شبابه وحتى آخر لحظات حياته مسكونا بهاجس التحرر من الاستعمار  

كقضية وطنية مركزية وجهت كل اهتمامه وانشغالاته وتحركاته. وحاول في هذا الإطار الاستفادة من كل 

الثري تفكيره  الوسائل الممكنة والمتاحة، من ذلك تجربته  ة في السفر والترجال التي مكنته من توسيع أفق 

 وإثراء تجربته السياسية.

التحرر من ربقة   بقضية  فالالتزام  الثقافي.  والنضال  السياسي  النضال  بين  وثيق  ترابط  ثمة  ثانيا، 

  الاستعمار كخيار سياسي كان إذن حاضرا بقوة في كل ما كتب، وطبع بقوة اتجاهات مؤلفاته. بمعنى آخر، 

مادة  تقديم  الاستعمار عبر  أشكال  كل  مقاومة  منه  الغاية  موجّها،  نشاطا  كان  والثقافي  العلمي  نشاطه  فإن 

معرفية متوازنة تمزج بين الأصالة والانفتاح على روح العصر، وتكون بالتالي مادة تربوية وتعليمية بناءة 

مع هذه الشخصية المناضلة والمتأصلة    في تكوين الشباب التونسي. ومن هذا المنطلق، جاءت كتاباته منسجمة

 في بيئتها الثقافية العربية الإسلامية مستلهمة منها سبل الخلاص من الاستعمار. 

ثالثا، لا يمكن فهم اتجاهات الكتابة التاريخية عند الثعالبي إلا بوضعها في سياقها الثقافي العام. فغلبة 

كتابة التونسية خاصة، والعربية عموما التي لم تتطور كثيرا النظرة الكلاسيكية عنده مردهّا اندراجها ضمن ال

، هذا إضافة إلى تأثره بتطوّر المدرسة التاريخية الفرنسية من جهة أخرى  20خلال النصف الأول من القرن  

 تلك الفترة.  لخلا

 
 108الذوادي: ص  1 
 27، ص 1986الثعالبي:   2
 34صنفس المرجع،   3

https://ljcas.ly/index.php/ljcas/index


 (Libyan Journal of Contemporary Academic Studiesالمجلة الليبية للدراسات الأكاديمية المعاصرة )

LJCAS, eISSN: 5970-3005 

Volume 3, Issue 2 (Part II), 2025, Pages: 742-755 

Libyan Journal of Contemporary Academic Studies 

Website: https://ljcas.ly/index.php/ljcas/index 
Copyright: © 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and conditions of the 

Creative Commons Attribution (CC BY) license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

755 

 

 

Compliance with ethical standards 

Disclosure of conflict of interest 

The author(s) declare that they have no conflict of interest. 

 قائمة المصادر والمراجع 

كتاب العبر وديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر،  :ابن خلدون .1

   6دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، ج ،بيروت

تونس: نشر وتوزيع مؤسسات عبد الكريم بن   ،النظرية التاريخية في الكفاح التحرري : (1977بن سلامة، البشير ) .2

 1عبد الله، ج

م(، تونس،  20- 19هـ/14-13الحركة الأدبية والفكرية في تونس )في القرنين  :(2009بن عاشور، محمد الفاضل ) .3

 بين الحكمة

 تونس: الدار العربية للكتاب   ،ومضات فكر  :(1982) --------------- .4

تاريخ شمال إفريقيا من الفتح الإسلامي إلى نهاية الدولة الأغلبية، جمع وتحقيق أحمد    :(1987الثعالبي، عبد العزيز) .5

 ميلاد ومحمد إدريس، بيروت: دار الغرب الإسلامي 

مقالات في التاريخ القديم، جمع وتحقيق جلول الجريبي، بيروت: دار الغرب الإسلامي،    :(1986)--------------- .6

 1ط

روح التحرر في القرآن، نقله من العربية حمادي الساحلي، بيروت: دار الغرب  :(1985)--------------- .7

 الإسلامي

 ، بيروت، دار الغرب الإسلامي 3، ط 1معجز محمد رسول الله، ج :(1986)--------------- .8

 تونس: وزارة الشؤون الدينية  ،الزعيم الشيخ عبد العزيز الثعالبي وتجديد الفكر الديني :(1993) جماعي .9

 الوطنية وهاجس التاريخ في فكر الشيخ عبد العزيز الثعالبي، تونس: سيراس للنشر :(1995الذوادي، زهير) .10

 عبد العزيز الثعالبي في الشعر العربي، تونس: بيت الحكمة  :(1991الشعبوني، محمد ) .11

. رسالة في تاريخ الثقافة، تعريب أحمد 19و  18و  17المؤرخون التونسيون في القرون    :(1993بد السلام، أحمد )ع .12

 عبد السلام وعبد الرزاق الحليوي، تونس: بيت الحكمة  

 ، مكتبة المنار، تونس، 3ورقات عن الحضارة العربية بافريقية التوّنسية، القسم    (:1972)  عبد الوهاب، حسن حسني .13

 محمد البشير صفر، مقالات في الإصلاح، تونس: مطبعة المغرب للنشر  :(2000عريبي، علي )ال .14

مجمع   ،الأنا والآخر في التاريخ المدرسي الرسمي في تونس زمن الاستعمار،  تونس: (2020غفيري، موسى ) .15

 لطرش للكتاب المختص 

 .جبل المناور ،البربر، تونس :(1957) الكعاك، عثمان .16

 

Disclaimer/Publisher’s Note: The statements, opinions, and data contained in all publications are solely those of 

the individual author(s) and contributor(s) and not of LJCAS and/or the editor(s). LJCAS and/or the editor(s) 

disclaim responsibility for any injury to people or property resulting from any ideas, methods, instructions, or 

products referred to in the content. 

 

https://ljcas.ly/index.php/ljcas/index

